
Taiwan Baptist Christian Seminary Journal, no.23 (2024): 3–22

Die Bedeutung der Theologischen Erklärung  
von Barmen 1934  

und die „Christophobie in Europa“ heute
1934 年《巴門神學宣言》的重要性 

及當今歐洲的「基督恐懼症」

Michael Welker

Universität Heidelberg

譯者：彭盛有

Translator：Sheng-Yu Peng

基督教台灣浸會神學院

Taiwan Baptist Christian Seminary

pastorpeng@tbts.edu.tw



浸神學刊．20244

Abstract

Der Beitrag erinnert an die Barmer theologische Erklärung 
1934 und an zwei weitere historische Ereignisse,  in denen 
christliche Theologie sich nicht nur mit despotischer Politik 
sondern auch mit korrupter Religion auseinandergesetzt hat:

Das Bekenntnis von Belhar 1986 und Luthers Heidelberger 
Disputation von 1518. In allen drei Fällen wurde die Kraft 
Jesu Christi und seines Geistes in einer politisch und kirchlich 
verzweiflungsvollen Situation angerufen.

Die heutige Situation in vielen liberalen Gesellschaften 
wurde vom berühmten jüdischen Juristen Joseph Weiler (New 
York University) mit dem Ausdruck „Christophobie“ markiert. 
Eine Schwächung der demokratischen Formen des Lebens und 
einen Aufstieg der autokratischen Formen, eine zunehmende 
Schwächung der ernsten Suche nach Wahrheit und Freiheit sieht 
er mit dieser Christophobie verbunden. Deshalb sind die drei 
historischen Ereignisse theologischen Widerstands von bleibender 
Orientierungskraft.



Michael Welker．Die Bedeutung der Theologischen Erklärung von Barmen 1934 5

Die Barmer Theologische Erklärung 1934

Die Theologische Erklärung der Bekenntnissynode in Barmen 
(einem Stadtbezirk Wuppertals) vom 31. Mai 1934 ist bis heute 
ein kirchengeschichtliches und theologiegeschichtliches Ereignis 
mit weltweiter Ausstrahlung. In dieser Erklärung setzt sich die 
Bekennende Kirche in Deutschland mit der seit 1933 bestehenden 
nationalsozialistischen Diktatur auseinander. Sie richtet sich 
gegen die fatale Theologie der sogenannten Deutschen Christen, 
die mit ihrer „Ein Gott – ein Volk – ein Führer“-Ideologie die 
Evangelische Kirche der Diktatur Hitlers anpassen wollen.

Kern der Erklärung ist eine strenge Konzentration von 
Theologie und Kirche auf Jesus Christus und seine Bezeugung 
in den biblischen Texten. „Jesus Christus ist das eine Wort 
Gottes, das wir zu hören, dem wir im Leben und im Sterben zu 
vertrauen und zu gehorchen haben.“ Das sagt die erste „Barmer 
These“. Durch Jesus Christus „widerfährt uns die frohe Befreiung 
aus den gott losen Bindungen der Welt  …“ (2.  These).  Die 
christliche Kirche bezeugt, dass sie allein das Eigentum von Jesus 
Christus ist, dass sie „allein von seinem Trost und von seiner 
Weisung … leben will“ (3. These). Als „Leib Christi“ ist sie eine 
geschwisterliche Gemeinschaft, die sich einem König, der Bruder 
und Freund, arm und ausgestoßen ist, zugehörig weiß (4. These). 
Sie lebt in der Erwartung auf das jetzt und endgültig kommende 
Reich Jesu Christi (5. These) und im Dienst an seinem Wort und 
Werk (6. These).

Die Barmer Erklärung ist  eine Auseinandersetzung mit 
diktatorischer politischer und korrupter kirchlicher Macht, ein 



浸神學刊．20246

Kampf gegen die Unterdrückung von Freiheit und Wahrheit 
durch Gewalt und Lüge. Indem sie diese Auseinandersetzung 
unter Berufung auf Gottes Offenbarung in Jesus Christus und die 
biblischen Zeugnisse führt, folgt die Barmer Erklärung dem großen 
Vorbild reformatorischer Theologie. Und sie wird selbst zum 
Vorbild für andere kirchliche Kämpfe in vergleichbar gefährlichen 
Situationen.

Das Bekenntnis von Belhar 1982/86

Das Bekenntnis von Belhar (einem Vorort von Kapstadt) 
orientiert sich an der Barmer Theologischen Erklärung. Darin 
wendet sich die „Uniting Reformed Church in Southern Africa“ 
gegen das brutale rassistische Regime des Landes und eine 
von ihm dominierte Kirche. Dabei erweitert Belhar die strikt 
christologische und biblisch-theologische Orientierung Barmens 
trinitätstheologisch. Jesus Christus regiert die Kirche in der 
Gemeinschaft mit Gott dem Schöpfer und dem Heiligen Geist. 
Der Glaube an Jesus Christus und das Vertrauen auf die Macht des 
göttlichen Geistes und sein befreiendes und Menschen segensreich 
verbindendes Wirken befähigen zur Auseinandersetzung mit 
rassistischen, spaltenden und unterdrückenden Kräften in Politik 
und Kirchen. 

Südafr ikanische Freunde berichteten:  Solange wir  nur 
politisch und moralisch gegen das rassistische Apartheidregime 
zu kämpfen versuchten, gelangen befreiende Entwicklungen 
nicht. Erst als wir die politischen und kirchlichen Machenschaften 
und Kräfte theologisch orientiert  entlarvten,  begannen die 
Veränderungsprozesse. 



Michael Welker．Die Bedeutung der Theologischen Erklärung von Barmen 1934 7

Die revolutionäre Kraft einer an Jesus Christus und an 
den biblischen Überlieferungen orientierten Theologie hat wie 
kein anderer Martin Luther in seiner berühmten Heidelberger 
Disputation am 26. April 1518 vor Augen gestellt. 

Die Heldelberger Disputation 1518

Auch in der Heidelberger Disputation geht es um eine an 
Jesus Christus und an biblischer Theologie orientierte friedlich-
kämpferische Auseinandersetzung mit unterdrückerischer Politik 
und einer ebensolchen Kirche. 

L u t h e r  h a t t e  s i c h  z u n ä c h s t  i n  P r e d i g t e n  g e g e n  d a s 
Ablassdenken und den Ablasshandel gewendet. Von tiefer Sorge 
bewegt, richtete er am 31. Oktober 1517, dem Tag, den wir 
heute als Beginn der Reformation ansehen, ein Schreiben an 
den Erzbischof von Mainz und an seinen Diözesanbischof von 
Brandenburg: „Ich beklage die falsche Auffassung im Volk ... 
Die unglücklichen Seelen glauben, wenn sie nur Ablaßbriefe 
lösen, seien sie ihrer Seligkeit sicher. So werden die Eurer Sorge 
anvertrauten Seelen, teurer Vater, zum Tode unterwiesen.“ Dann 
wurde Luther schärfer im Ton: „Welche Schande für einen Bischof, 
wenn er für das Evangelium kein Wort übrig hat und bloß den 
Ablaßlärm in sein Volk ausgehen lässt.” 

Luther hatte in beigelegten Thesen provokativ gefragt: 
„Warum befreit der Papst nicht alle Seelen zugleich aus dem 
Fegfeuer um der allerheiligsten Liebe willen“, warum nur einzelne 
Zahlungswillige „um des allerunheilvollsten Geldes willen“? Buße 
könne allein aus der Erkenntnis der Sündenschuld des Menschen 



浸神學刊．20248

und der Gnade Gottes kommen. Beides aber werde offenbar, wenn 
die Christen „ihrem Haupte Christus durch Kreuz, Tod und Hölle 
nachzufolgen sich befleißigen.“ 

Als immer deutlicher wurde, dass die Angriffe auf den 
Ablasshandel zu einer öffentlichen Anklage gegen den Missbrauch 
kirchlicher Macht und die Verbreitung falscher religiöser Lehre 
wurden, verstärkten sich die Angriffe auf Luther.  In dieser 
brisanten Situation baten Luthers Ordensobere ihn wiederholt, 
auf das Ansehen des Augustinerordens Rücksicht zu nehmen: 
„Denn die andern Orden hupften schon vor Freuden … die 
Augustiner mußten nu auch brennen.“ Vermutlich am 13. April 
1518 machte sich Luther von Wittenberg aus – zunächst eine 
weite Strecke zu Fuß – auf den Weg zur Generalversammlung der 
Augustinereremiten in Heidelberg am 25. und 26. April 1518. 

Vorberei te t  hat te  er  e ine große,  ja  revolut ionäre  Aus-
einandersetzung mit der vorherrschenden scholastischen und 
metaphysischen Theologie seiner Zeit, die er als Grundlage der 
unheilvollen Ablasspraxis ansah. Luthers 28 theologische und 
zwölf philosophische Thesen wurden in Gegenwart einer großen 
Öffentlichkeit von fünf Doktoren der Theologie diskutiert. 

Kerngedanken sind die Thesen: Nicht der heißt mit Recht 
ein Theologe, der Gottes unsichtbares Wesen durch seine 
Werke wahrnimmt und versteht. Wer diese Erkenntnis anstrebt, 
wird versuchen, „in die absoluten Spekulationen von der Gottheit“ 
sich einzuschleichen, wirft Luther den scholastischen Theologen 
vor. Sondern der heißt mit Recht ein Theologe, der das, was 
von Gottes Wesen sichtbar und der Welt zugewandt ist, als in 
Leiden und im Kreuz dargestellt, begreift. Gott hat der Welt in 



Michael Welker．Die Bedeutung der Theologischen Erklärung von Barmen 1934 9

Jesus Christus seine Menschheit und Schwachheit zugewandt. Gott 
will, dass er, Gott, aus den Leiden erkannt werde. Gott will die 
„Weisheit des Unsichtbaren“ verwerfen und durch eine „Weisheit 
des Sichtbaren“ ersetzen. 

Die Theologie des Kreuzes ist eine revolutionäre Theologie. 
Erst im Licht des Lebens Jesu und im Licht der „Ausgießung“ 
seines Geistes auf die Menschheit in der Macht seiner Auferstehung 
lässt sich diese Revolution in ihrem ganzen Ausmaß erfassen. Sie 
richtet sich – wie Luther klar erkennt – gegen Gottesvorstellungen 
und Gottesgedanken, die nur in t iefsinnigen Spekulationen 
ausgebildet werden und nur geistigen Eliten zugänglich sind. Und 
sie richtet sich gegen Formen von Religiosität, die von Gottes 
Auseinandersetzung mit dem Leiden, der Not und der vielfältigen 
Selbstgefährdung der Welt und der Menschen absehen. 

Die christologisch und biblisch-theologisch orientierte 
r e fo rma to r i s che  Theo log i e  füh r t e  zu  e ine r  umfas senden 
Bildungsbewegung, die langfristig menschliche Emanzipation und 
Freiheit fördernden Entwicklungen zuträglich war.1 

Christophobie in Europa 2004

Joseph H. H. Weiler, in Südafrika geborener orthodoxer Jude, 
Professor für Internationales Recht und Europarecht an der School 
of Law der New York University und am Europakolleg in Brügge, 

1  M.  Welker ,  M.  Bein tker ,  A.  de  Lange  (Hg) ,  Europa  re formata . 
Reformationsstädte Europas und ihre Reformatoren (Leipzig: EVA, 2016, 2. Aufl. 
2017).



浸神學刊．202410

hat Europa eine Haltung der „Christophobie“ vorgeworfen. Im 
ängstlichen Bemühen, eine öffentliche Bezugnahme auf Jesus 
Christus und das Christentum zu vermeiden, würden der Rückgriff 
auf die kulturellen und geistigen Grundlagen Europas und ihre 
kreative Weiterentwicklung blockiert.2  So habe der letzte Entwurf 
der Verfassung der Europäischen Union mit einem Umfang von 
70.000 Wörtern nicht ein einziges Mal das Wort Christentum zu 
erwähnen gewagt.

Zu Weilers Beobachtung passt die Feststellung, dass selbst 
konservative Verteidiger eines „christlichen Europas“ und seiner 
„christlichen Werte“ häufig mit einer christologischen Leerstelle 
und ohne erkennbare biblische Bildung operieren, auch wenn sie 
dieses Fehlen zu beklagen scheinen. Wenn religiöse Orientierung 
noch  Thema  i s t ,  w i rd  a l l e rd ings  ge rn  da rau f  ve rz i ch te t , 
inhaltlich-theologische Grundlagen einzubeziehen. Stattdessen 
beschwört eine subjektivistische Frömmigkeit eine unbestimmte 
Transzendenz,  eine vage Sinnrhetorik,  Naturromantik oder 
Symbolkitsch. Sie verbindet dies mit dem Bemühen, säkularen 
und agnostischen Einstellungen keinen Anstoß zu geben und 
die interreligiöse und weltanschauliche Offenheit nicht mit 
Bekenntnissen zu belasten. Es gibt aber auch tiefergehende 
theologische Begründungen für diese Neigungen zu einer Haltung 
der „Christophobie“. 

2  J. H. H. Weiler, Ein christliches Europa. Erkundungsgänge (Salzburg und 
München: Pustet, 2004), bes. 75ff.



Michael Welker．Die Bedeutung der Theologischen Erklärung von Barmen 1934 11

Die Kraft Des Geistes Gottes und Des Geistes Jesu Christi

Wer Gott den Schöpfer nur mit einer aus Natur und Kosmos 
bes tehenden „Schöpfung“ verbindet ,  ha t  es  heute  mi t  der 
Religiosität schwer. Die Naturwissenschaften besetzen diese 
Gebiete kompetent. Nach biblischen Einsichten verbindet die 
„Schöpfung“ aber Natur und Kultur, materielle und geistige 
Wirklichkeiten. Doch auch geistigen Wirklichkeiten gegenüber 
gab und gibt es (trotz der großen Macht der Mathematik und der 
Musik) viele Denkblockaden. Unter dem Einfluss der Philosophien 
und des gesunden Menschenverstands wurde der Geist primär 
mental  verstanden, auf Denken, Emotion, Bewusstsein und 
Se lbs tbewuss t se in  r eduz ie r t  ode r  abe r  in  me taphys i sche 
Spekulationen verlagert. Die Berufung auf den Heiligen Geist war 
in Theologie und Frömmigkeit weitgehend ein Lippenbekenntnis. 

Doch ohne den Schöpfer auch der geistigen Welt und ohne 
die Macht des göttlichen Geistes sind die wahre Macht Jesu 
Christi und seine Gottheit nicht zu erfassen. Man gelangt dann 
nicht über den guten Menschen von Nazareth hinaus. Mit diesem 
Verständnis von Jesus als gutem Menschen von Nazareth lässt sich 
aber keine überzeugende Christologie vertreten, sondern es kommt 
angesichts des Bekenntnisses zur Gottheit Christi ehrlicherweise 
zur Christophobie. 

Einen anderen Ansatz verfolgen die Pfingstbewegung und die 
charismatischen Bewegungen, die im 20. Jahrhundert vor allem 
in Südamerika entstehen und mit ca. 600 Millionen Anhängern 
die größte Frömmigkeitsbewegung der Menschheitsgeschichte 
bilden. Sie sehen ihre Lebendigkeit und Ausstrahlung gegründet 



浸神學刊．202412

in  ihrer  Konzentrat ion auf  den Hei l igen Geis t  und dessen 
„Ausgießung“ auf Menschen, ohne Ansehen von deren Geschlecht, 
Rasse, Bildungsschicht und anderen sozialen Differenzen. Viele 
Erscheinungen der Pfingstbewegung und der charismatischen 
Bewegungen erscheinen westlichem Denken befremdlich. Der 
Abstand wird verstärkt durch die Beobachtung, dass vor allem in 
Lateinamerika Medienmacht, politische Macht und Korruption sich 
dieser religiös spektakulär erfolgreichen Entwicklung bemächtigt 
haben.

D e n n o c h  z e i g t  s i c h  a u c h  b e i  u n s  u n d  a n d e r s w o  e i n 
theologisches Gespür für die Polyphonie des göttlichen Wirkens, 
das den Reserven gegenüber der „Geistausgießung“ und auch der 
„Christophobie“ entgegenwirken kann. Es wird greifbar in der 
sich in Deutschland und weltweit ausbreitenden Begeisterung für 
Worte, die Dietrich Bonhoeffer zum Jahreswechsel 1944/45 aus 
seiner Berliner Gefängniszelle an seine Verlobte und seine Familie 
geschickt hat: 

„Von guten Mächten wunderbar geborgen, erwarten wir 
getrost, was kommen mag. Gott ist bei uns am Abend 
und am Morgen. Und ganz gewiss an jedem neuen Tag.“

Was sind die guten Mächte Gottes? Es sind die biblisch 
bezeugten Kräfte des gött l ichen Geistes,  eines Geistes der 
Gerechtigkeit,  der Freiheit,  der Wahrheit,  des Friedens, der 
Menschenfreundlichkeit und der Nächstenliebe. Dieser Geist 
i s t  in  v ie len  guten Lebensverhäl tn issen –  auch im Recht , 
in der Wissenschaft ,  in der Bildung, der Medizin,  in einer 
verantwortungsvollen Politik und Zivilgesellschaft and an vielen 



Michael Welker．Die Bedeutung der Theologischen Erklärung von Barmen 1934 13

anderen Orten – am Werk.3  Er umgibt und ergreift Menschen „von 
allen Seiten“ – ob sie es wahrhaben wollen oder nicht. 

Für Christinnen und Christen hat er in Jesus Christus klare 
Gestalt gewonnen. Er kommt in seinem Leben und in seinem Werk, 
aber auch in seinem Leiden und in der Kraft seiner Auferstehung 
im Geist den Menschen nahe. Der göttliche Geist ist kein Privileg, 
das nur den verfassten Kirchen und dem etablierten Christentum 
zukommt. Barmen, Belhar und die Anfänge der Reformation 
machen dies in ihrem Kampf gegen eine korrumpierte Kirche in 
Namen Jesu Christi überwältigend deutlich. 

Author Introduction:

Prof. Dr. Dr. Dres. h.c. Michael Welker ist Seniorprofessor für 
Systematische Theologie und Direktor des Forschungszentrums 
Internationale und Interdisziplinäre Theologie an der Universität 
Heidelberg;  Mitgl ied der  Heidelberger und der Finnischen 
Akademie der Wissenschaften, zahlreiche Gastprofessuren und 
Endowed Lectures; 50 Buch- und 450 Aufsatzveröffentlichungen 
(michael-welker.com).

3  S. dazu M. Welker, Zu Gottes Bild. Eine Anthropologie des Geistes, Gifford 
Lectures 2019/20 (Leipzig: EVA, 2. Aufl. 2021).


