
Michael Welker．Jürgen Moltmann — Theologian of Hope, 1926–2024 29

附：

中譯

譯者：彭盛有

尤爾根．莫特曼（1926–2024）—— 盼望神學家

尤爾根．莫特曼（Jürgen Moltmann）以其兩部重要著作《盼

望神學》（Theology of Hope, 1964）與《被釘十字架的上帝》（The 
Crucified God, 1972）在神學史上留下深刻印記，這些作品已多

次出版並被翻譯成多種語言。他成為二十世紀下半葉最具國際影

響力的德國新教神學家。

莫特曼的神學熱情源自個人深刻的無助與絕望的經歷，特別

是那些在戰爭期間德國漢堡（因遭盟軍轟炸而引起的）火災風暴

以及後來淪為戰俘的經歷。他與約翰．巴普提斯特．默茨（Johann 
Baptist Metz）有著相似的經歷，不僅要忍受戰爭中的死亡恐懼，

還得面對痛苦的問題：為何站在我身旁的朋友們必須死去？他還

與許多同代人共同經歷了失去青春的苦痛，以及沉重的意識——
他不僅是被政治和意識形態迷惑的受害者，失去了年少歲月，更

是屬於那些有罪的戰爭挑起者和納粹幫兇的群體，並被歸類於其

中。

這些經歷促使他追求「以批判眼光審視當代議題，並在此視

野中進行神學探討」（theology in critical contemporaneity）。



浸神學刊．202430

對「出埃及」1  、「覺醒」、「抗爭」、「反對」、「批判」與「矛

盾」的呼籲，是莫特曼與默茨神學的特徵。然而，尤爾根．莫特

曼神學的特殊力量在於，他與卡爾．巴特（Karl Barth）和狄特

里希．潘霍華（Dietrich Bonhoeffer）一樣，想要探問上帝的啟

示和作為，在何種程度上賦予人們抵抗和開展的力量。他發展政

治批判、宗教批判和道德批判，並非憑藉自身的力量，而是去追

溯那些來自上帝的啟示、十字架與復活、創造與嶄新創造、應許

與成就，以及聖靈恩賜所發出的批判與賦權，這正是這一神學的

生命力所在。莫特曼的作品整體，尤其是他的「盼望神學」，在

追求以聖經和基督論為導向的體系化且批判性的當代神學上，不

斷發出新的邀請和挑戰，因而具有典範意義。

盼望作為神學思想與倫理生活實踐的驅動力與媒介：幾乎所

有對基督教終末論的新闡釋的重要決策，都在《盼望神學》的最

初幾頁中就已確立。莫特曼批判傳統的「終末論」，也就是那

些從歷史之外介入並結束地上歷史的「終極事件」。他批評對於

「審判日」的抽象描述。他基於聖經見證提出這一批評，這些見

證——如同他借用恩斯特．布洛赫（Ernst Bloch）在其作品《希

望原理》（Das Prinzip Hoffnung）中的表述——「充滿了對世

界將來的彌賽亞式盼望」。

神學終末論的核心在於動態的盼望：「終末論並不只是基督

教的附錄；基督教究其根本而言正是終末論，是盼望、展望和面

向將來的導向，因此也涉及當下的突破與轉化。終末論並非關

乎基督教的某件事物，而是基督教信仰的中介……」終末論作為

基督教信仰的中介——這樣一來，終末論就不再是一個特定的內

容，而成為一種神學的普遍形式。事實上，莫特曼宣揚了一種新

的神學形式，藉由宣告終末論應成為「所有基督教的宣講、每一

位基督徒的存在以及整個教會的特徵」。

1  此處「出埃及」（exodus），具有「出離」和「解放」的意涵。[ 譯註 ]



Michael Welker．Jürgen Moltmann — Theologian of Hope, 1926–2024 31

然而，基督教終末論並非僅僅談論將來本身。它從某種歷史

現實出發，宣告這一現實的將來、其將來的可能性和將來的力

量。基督教終末論談論的是耶穌基督及其將來。它承認耶穌復活

的現實，並宣告復活者的將來。因此，所有關於將來的陳述，其

基礎都在耶穌基督的個人與歷史中，這也是所有終末論與烏托邦

思想的試金石。面向基督的盼望始終是復活的盼望。作為復活的

盼望，它證明了——如同莫特曼所言——「在應許的與獲得保證

的將來矛盾前景中」證明「其真實性」：「以公義對抗罪惡、以

生命對抗死亡、以榮耀對抗苦難、以和平對抗破碎。」。莫特曼

明確指出：「在這種矛盾中，盼望證明了其力量。因此，終末論

絕對不許憑空漫談遠方，而必須在面對苦難、邪惡與死亡的現實

中，提出其矛盾的盼望命題。」

對基督與復活的聚焦，根據莫特曼，是通過對既有現實的苦

難以及與其對抗來表達的。因此他指出：「那些在基督裡有盼望

的人，不能再對既有的現實屈服，而是開始為此而受苦，並與之

對抗。與上帝和好意味著與這個世界的不和，因為被應許的將來

之刺正無情地扎進每一個未竟之現實的血肉中。」基於此，盼望

的神學閃爍著發現的喜悅與語言的力量，可與卡爾．巴特對《羅

馬書》的註釋相媲美。

然而，不應因為其振奮人心的修辭力量而忽略這本書的跨學

科討論能力。與布洛赫的深入對話、與康德（Immanuel Kant）
和黑格爾（Georg Wilhelm Friedrich Hegel）思想的辯論、與巴

特、魯道夫．布特曼（Rudolf Bultmann）以及沃爾夫哈特．潘

能伯格（Wolfhart Pannenberg）的討論，以及歷史哲學的基本觀

點和構想的融入，都賦予這部作品更豐富的神學與學術內涵。在

第三章第 5 節「『上帝之死』與基督的復活」的小字部分，已經

預示了尤爾根．莫特曼和埃伯哈德．雲格爾（Eberhard Jüngel）
多年後在十字架神學討論中將發表的若干重要思想。而第二章和



浸神學刊．202432

第三章中與舊約和新約神學家的討論，使《盼望神學》具有了特

別的份量。

莫特曼回顧《盼望神學》時指出，最初他希望通過這本書

參與 1960 年代關於「應許與歷史」的討論。這場討論長期在

《新教神學》（Evangelische Theologie）期刊上進行，而他於

1971 年成為了該期刊的主編。這次討論中，有幾位「舊約神

學」的重要德國代表參與，尤其是格哈德．馮．拉德（Gerhard 
von Rad）、瓦爾特．齊默利（Walther Zimmerli）、漢斯．瓦爾

特．沃爾夫（Hans Walter Wolff）和漢斯 — 約阿希姆．克勞斯

（Hans-Joachim Kraus），以及「新約神學」的代表，特別是在

布特曼與恩斯特．凱瑟曼（Ernst Käsemann）之間緊張關係的背

景下展開。可以說，莫特曼通過參與這場討論，為跨學科的「聖

經神學」提供了一份貢獻，這種神學在隨後幾十年間於國際上在

方法論層面上受到反思，並在內容層面上得到發展。

《盼望神學》的這些基本特徵在最後一章得到了社會與政治

的宗教批判的補充。這一章在某些方面讓人聯想到巴特著名的坦

巴赫（Tambach）講演，以及左翼黑格爾派對社會和時代的批判。

莫特曼在 1960 年代中，現代化了巴特與潘霍華的神學宗教批判。

他在隨後幾年中努力發展「政治神學」，並對各種形式的解放神

學做出了鼓舞人心的貢獻，這些努力在這裡已經可以預見。

《盼望神學》成為了世界各地多種解放性、教會性以及社會

批判神學和虔敬運動的典範，尤其是對於女性主義、政治神學、

後殖民神學，以及生態取向的神學都有重要影響。作為 1979 年

至 1994 年德國新教神學協會（Society for Protestant Theology）
的主席，莫特曼致力於加強教會與公民社會承諾之間的聯繫。他

還獲得了許多榮譽博士學位，並在許多國家定期演講，特別是在

美國和韓國。


